
LEPAPESOUHAITEUNRÉVEILDESCONSCIENCESFACEAURÉARMEMENT
Dans son Message pour la prochaine Journée mondiale pour la paix, publié ce 18 décembre 2025, le Pape
déplore la remilitarisation en cours, les campagnes diffusant une perception de menaces, «le blasphème»
qui consiste à «justifier religieusement la lutte armée», mais malgré cette «spirale destructrice sans
précédent», la paix n’est pas une utopie, assure-t-il. C’est une présence, «le Christ, notre paix». Léon XIV
encourage à «voir et croire en la lumière», pour permettre à sa chaleur de rayonner.
Salvatore Cernuzio – Cité du Vatican

C'est une paix «désarmée et désarmante», une paix «humble et persévérante», celle que le Pape Léon XIV
implore pour ce monde où, pour atteindre cette même paix, on fait la guerre; où «on en vient à considérer
comme une faute» le fait de ne pas se préparer suffisamment «à réagir aux attaques» et «à répondre aux
violences». Un monde où les dépenses militaires ont augmenté de 9,4%; où les relations entre les peuples
sont fondées sur la peur et la domination; où l'on bénit le nationalisme et où l'on justifie «religieusement la
violence et la lutte armée».
Dans son message pour la 49e Journée mondiale de la paix qui aura lieu le 1er janvier 2026, publié le 18
décembre, Léon XIV propose une analyse crue dans son réalisme mais en même temps réconfortante par
l'espérance qui l'imprègne. «Que la paix soit avec vous tous. Vers une paix désarmée et désarmante» est le
thème choisi par le Pape américain pour ce document. Ce sont les premiers mots avec lesquels Robert
Francis Prevost s'est présenté au monde il y a sept mois depuis la loge des Bénédictions.
“Dès le soir de mon élection comme évêque de Rome, j'ai voulu insérer mon salut dans cette annonce
chorale. Et je tiens à le réaffirmer : c'est la paix du Christ ressuscité, une paix désarmée et une paix
désarmante, humble et persévérante. Elle vient de Dieu, Dieu qui nous aime tous inconditionnellement.”
Transformer les pensées et les paroles en armes
L'importance de la communication est l'un des fils conducteurs du message dans lequel le Pape exhorte les
croyants à rester vigilants «face à la tentative croissante de transformer même les pensées et les paroles en
armes». «Les grandes traditions spirituelles, tout comme l'usage correct de la raison, nous font aller au-
delà des liens du sang ou de l'ethnie, au-delà de ces fraternités qui ne reconnaissent que ceux qui leur
ressemblent et rejettent ceux qui sont différents», écrit le Pape. Tout cela ne va pas de soi aujourd'hui, à une
époque où l'on a tendance à «entraîner les paroles de la foi dans le combat politique, à bénir le nationalisme
et à justifier religieusement la violence et la lutte armée».
“Les croyants doivent activement réfuter, avant tout par leur vie, ces formes de blasphème qui obscurcissent
le Saint Nom de Dieu.”
La paix n'est pas une utopie
Parallèlement à l'action, le Pape demande de «cultiver la prière, la spiritualité, le dialogue œcuménique et
interreligieux comme voies de paix et langages de rencontre entre les traditions et les cultures». Grâce à
«une créativité pastorale attentive et générative», il faut «montrer que la paix n'est pas une utopie». En
effet, «lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain», nous finissons par «ne pas considérer comme
scandaleux qu'on puisse la nier et même faire la guerre pour atteindre la paix».
“Il semble manquer les bonnes idées, les phrases pesées, la capacité de dire que la paix est proche. Si la
paix n'est pas une réalité vécue, à préserver et à cultiver, l'agressivité se répand dans la vie domestique et
publique.”
La voie «désarmante» de la diplomatie et de la médiation
De ce point de vue, la dimension politique est également importante. Le Pape interpelle ceux qui sont
appelés à assumer des responsabilités publiques aux plus hauts niveaux et dans les instances les plus
qualifiées «étudient à fond le problème d’un équilibre international vraiment humain, d’un équilibre à base
de confiance réciproque, de loyauté dans la diplomatie, de fidélité dans l’observation des traités». Le Pape
invite à un examen approfondi et complet afin que se dégage le point à partir duquel se négocieraient des
accords «amiables, durables et bénéfiques». 
“C’est la voie désarmante de la diplomatie, de la médiation, du droit international, démentie
malheureusement par de plus en plus fréquentes violations d’accords difficilement obtenus, dans un contexte
qui nécessiterait non pas la délégitimation, mais bien plutôt le renforcement des institutions
supranationales.”
Au-delà du principe de légitime défense
Plus précisément, Léon XIV observe que «dans les relations entre citoyens et gouvernants, on en arrive à
considérer comme une faute le fait de ne pas se préparer suffisamment à la guerre, à réagir aux attaques, à



répondre à la violence». Il s'agit d'une logique «antagoniste» qui va «bien au-delà du principe de légitime
défense» et qui, sur le plan politique, alimente la «déstabilisation planétaire» qui devient chaque jour «plus
dramatique et imprévisible». Ce n'est pas un hasard, note Léon XIV, «si les appels répétés à l'augmentation
des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont présentés par de nombreux gouvernants comme
une justification de la dangerosité des autres».
“La force dissuasive de la puissance, et en particulier la dissuasion nucléaire, incarnent l'irrationalité d'une
relation entre les peuples fondée non pas sur le droit, la justice et la confiance, mais sur la peur et la
domination de la force.”
L'appel de Pacem in terris
Pour étayer sa pensée, Léon XIV cite Jean XXIII et Pacem in Terris. Il y a déjà soixante ans, Ce dernier
avertissait que «les êtres humains vivent sous la menace d'un ouragan qui pourrait se déchaîner à tout
moment avec une violence inimaginable» et que, avec les armes en circulation, «il n'est pas exclu qu'un
événement imprévisible et incontrôlable puisse déclencher l'étincelle qui mettra en marche l'appareil
guerrier».
Augmentation des armes
Le Pape Léon XIV note que la production et le commerce mondiaux d'armes ont augmenté de 9,4 % en
2024 par rapport à l'année précédente, atteignant 2 718 milliards de dollars, soit 2,5 % du PIB mondial.
«Aujourd'hui, il semble que l'on veuille répondre aux nouveaux défis non seulement par un effort
économique considérable en matière de réarmement, mais aussi par un réalignement des politiques
éducatives», souligne le Pape, pointant du doigt «les campagnes de communication et les programmes
éducatifs, dans les écoles et les universités, ainsi que dans les médias, qui diffusent la perception de
menaces et transmettent une notion purement armée de défense et de sécurité».
Le danger des «machines»
Dans ce sens, le Pape repropose l'appel des Pères conciliaires dans la constitution Gaudium et spes, mettant
déjà en garde contre le risque d'utiliser les armes scientifiques les plus modernes pour commettre des crimes
et prendre des décisions atroces, et exhortant «les chefs d’États et les autorités militaires» à peser «leur
immense responsabilité ». Léon XIV reprend ces mots également face aux «progrès technologiques et à
l'application dans le domaine militaire de l'intelligence artificielle qui ont radicalisé la dimension tragique
des conflits armés».
On assiste même, poursuit Léon XIV, à un processus de déresponsabilisation des dirigeants politiques et
militaires, en raison de la «délégation» croissante aux machines de décisions concernant la vie et la mort des
êtres humains.
“Il s'agit d'une spirale destructrice sans précédent de l'humanisme juridique et philosophique sur lequel
repose et dont est préservée toute civilisation”
Le Pape estime qu’il convient de dénoncer «les énormes concentrations d'intérêts économiques et financiers
privés qui poussent les États dans cette direction; mais cela ne suffit pas si, dans le même temps, on ne
favorise pas le réveil des consciences et de la pensée critique», souligne encore l'évêque de Rome.
Ne pas détruire les ponts, insister sur le dialogue et l'écoute
Dans ce scénario, il ne faut toutefois pas oublier l'importance du dialogue, qui signifie ne pas détruire les
«ponts» et ne pas insister «sur le registre du reproche», mais plutôt privilégier «la voie de l'écoute» et, dans
la mesure du possible, «la rencontre avec les motivations des autres». Cet enseignement est emprunté à saint
Augustin, selon lequel «un véritable ami de la paix aime ceux qui ne l’aiment pas».
“La paix existe, elle veut habiter en nous, elle a le pouvoir doux d'éclairer et d'élargir l'intelligence, elle
résiste à la violence et la vainc. La paix a le souffle de l'éternité : alors qu'on crie « assez » au mal, on
murmure « pour toujours » à la paix.”
Les artisans de paix, sentinelles dans la nuit
Le Pape adresse enfin une pensée aux artisans de paix qui, «dans le drame de ce que le Pape François a
défini comme la ‘troisième guerre mondiale par morceaux’, résistent encore à la contamination des
ténèbres, comme des sentinelles dans la nuit». «Ouvrons-nous à la paix !», exhorte Léon XIV,
«accueillons-la et reconnaissons-la, plutôt que de la considérer comme lointaine et impossible. Avant d'être
un objectif, la paix est une présence et un chemin. Même si elle est contrariée à l'intérieur comme à
l'extérieur de nous-mêmes, comme une petite flamme menacée par la tempête, gardons-la sans oublier les
noms et les histoires de ceux qui en ont témoigné».
“Même dans les lieux où il ne reste que des ruines et où le désespoir semble inévitable, nous trouvons
aujourd'hui même ceux qui n'ont pas oublié la paix.”



Témoins et prophètes d'une paix désarmée
À la fin de son message, Léon XIV interpelle les chrétiens afin qu'ils se souviennent «des tragédies dont ils
se sont trop souvent rendus complices» et qu'ils deviennent «des témoins prophétiques» de la paix du Christ
ressuscité qui «est désarmée, car son combat était désarmé, dans des circonstances historiques, politiques et
sociales précises». Tous les chrétiens sont appelés à «agir avec miséricorde» et à prendre exemple sur ces
frères et sœurs qui «ont su écouter la douleur des autres et se sont intérieurement libérés de l'illusion de la
violence».
«Unir nos efforts pour contribuer mutuellement à une paix désarmante, une paix qui naît de l'ouverture et
de l'humilité évangélique», telle est l'invitation finale du message pour la Journée mondiale de la paix 2026.
“Entamer en soi-même ce désarmement du cœur, de l'esprit et de la vie auquel Dieu ne tardera pas à
répondre en accomplissant ses promesses.”


